
 

ISSN

 

 تحولات المكان في شعر عمر بن ابي ربيعة
 أ.م.د. حميد فرج عيسى

 كلية الآداب –جامعة ذي قار 
 الملخص : 

ينطلق البحث لرصد التحولات المكانية في شعر عمر بن ابي ربيعة ، وكون هذه التحولات انما تتم في  

المزاج الانساني دون الواقع الفيزيائي ، يتم هذا التحول عبر اللحظات التي يعيشها الشاعر ومدى خدمة 

اليوم اليفا ، وقد يكزن يوم غد الظرف له ، فما كان بالأمس اليفاً فهو اليوم معاديا ، وماكان معاديا هو 

موحشاُ . ان النظرة العلمية للمكان وهي تنمطه بحسب واقعه لايمكن ان تكون محل قبول في الشعر ؛ 

 بوصف الشعر خرقا وانزياحا ؛ لذل فقد سجل البحث تلك التحولات وآثارها. 

Summary                                                                                                

The research begins to monitor the spatial transformations in the poetry of 

Omar bin Abi Rabia, and the fact that these transformations take place in 

the human mood rather than the physical reality, this transformation takes 

place through the moments in which the poet lives and the extent of the 

circumstance serving him. Tomorrow may be lonely. The scientific view of 

the place, which is its pattern according to its reality, cannot be accepted 

in poetry; describing the hair as a breach and a displacement; Therefore, 

the research recorded these transformations and their effects                                              

. 

 

 المقدمة 

يتشكل المكان في النصوص الابداعية شاخصا معرفيا قبل كونه مساحة جغرافية في بعدها الفيزيقي ، إذ 

يهب المكان المعنى ثباته واستقراره بلحاظ الصورة الكلية التي ترسمها هواجس المبدع ، كما انه يؤثث 

 النصوص ، ويلون مساحاتها المستعملة . 

ن المكان ، اذ تجري الاحداث عليه مقترنا بالزمن ، غير ان هذا لا يمكن لنص من النصوص التخلي ع   

الحضور يمكن أن ينمط بحسب قراءات الواقع ، فأليف اذا اعتقد الناس انه بيت الالفة والآمن من الآفات ، 

الذي يهب الطمأنينة والدفء ، فيما يمكن أن يسجل على نوعه الضدي كونه غير آمن ، بل يمكن ان يكون 

و قفرا ، وربما كان مغلقا ، او مفتوحا ، الى غير ذلك من تقسيمات النقاد . واذا كانت الامكنة موحشا، ا

تهب النصوص معالمها وتشكل اركانها ، فإنها قد لا تقر بوعي المبدع على صورتها الحقيقية والمألوفة 

، والمقدس مدنساً . ان  دائما ، بل أن تحولا يمكن أن يجري عليها فيصير الاليف موحشا ، والمفتوح مغلقا

هذا التحول يتم في البعد النفسي للمبدع ونشاطه الذهني ، وهو غير ما يراه غيره تماما ، اذ تعمل الحالة 

الشعورية هنا على ترك المعتاد من الصورة الواقعية للمكان وتمضي الى تشكيله بصورة اخرى بحسب 

 الظرف المحيط ساعة انشاء النص الابداعي . 



 

ISSN

 

ين البحث هنا التحولات المكانية في شعر عمر بن ابي ربيعة ، وسيختار البحث تحولين مهمين هما : يعا   

الاليف والموحش ؛ لوفرتهما في ديوان الشاعر ، ولوضوح صورة التحول عبر اليات : الاسترجاع 

 والتخيل والتخييل ، ورسم العوالم .

 

 تحولات المكان 

 توطئة : 

لاشك في أن لتقسيمات النقاد والفلاسفة لأنماط المكان دوراً في فهم المكان وتوظيفه داخل النص ،         

وتستند تلك التقسيمات الى التجربة الانسانية وعلاقتها بالمكان مرة ، والى مساحة الاستعمال الابداعي في 

هد الصبا ، المكان الذي يمنحه الدفء النصوص مرةً أخرى ، فالبيت اليف في نظر باشلار ، لأنه يعده م

( ، وبذلك فهو ينطلق من رؤية اجتماعية نفسية في عد البيت اليفا ؛ لتوافر مصادر 1والحنان والامان )

 الهدوء والأمان والطمأنينة فيه ؛ ولأنه الحاضن النفسي لكل ارهاصات الانسان ومحدد حركته .

للمكان الأليف بوصفه فضاءً ذا سكينة وهدوء ، وأنه منطلق  تنطلق الفلسفة الظاهراتية من رؤيتها       

القصدية في الرغبة بالمكوث فيه ، في كونها تحدد اولويات الشعور الذاتي للانسان ووعيه الكامل بوجوده 

في حيز ما ، في حين يعد المكان المعادي نقطة استنفار لقوى الانسان وطاقاته ، وهو يحاول التخلص من 

يمكن أن تكون حالة ألمٍ أو موت له . يقول باشلار : )) التجارب التي يمر بها الانسان حين يُلقى  تبعاته التي

به الى العالم ، خارج البيت ، هو وضع تحشد فيه عداوة البشر والكون، ولكن الميتافيزيقيا الكاملة المحتوية 

( ؛ وبذلك يقترح 2لداخل (( )على الوعي واللاوعي تبقي قيمها داخلها ، في داخل الوجود في وجود ا

الانسان في بعض الأحيان خيار العزلة ، الأماكن الضيقة أو المفتوحة كفيلة بأن تعيد للإنسان استقراره 

 وتعيد اليه طمأنينته. 

إن الالفة والعداء أمران غير مستقرين في فكر الانسان وسلوكه ؛ لأنه يتساوق مع امكانية ثبات        

لمعادي معاديا ، هذا الثبات يقتضي حكم القيمة دائما على ما حولنا ، ويقتضي توقف صور الاليف اليفاً وا

الحياة وانماط سلوكها دائما ، بل يقتضي تسمر وعي الانسان وادراكه لقيمة الاشياء دائما ! وهو أمر لا 

( وبذلك يضطر 3(( ) يمكن توقعه ، اذ )) ان الفرد يدافع عن حيزه وكثيراً مايمنع الآخرين من الولوج اليه

الانسان لتغيير موضع اهتمامه بهذا المكان أو ذاك بحسب قابلية الوصول اليه ، هذا في الانسان غير المبدع 

 ، فكيف بالمبدعين الذين يروا الحياة صوراً مختلفةً في كل يوم ، بل هم من يشكلون تحولها وجمالها ؟؟ 

يف معادياً ، والطلل روضة ،  والصحراء سجناً، والمعادي يتحول المكان في نصوص الشعراء ، فالال      

اليفاً ، والمفتوح مغلقاً ، والمدنس مقدساً ، والعكس صحيح ، هذا التحول نابع من رؤية الشاعر للوجود ، 

لأحساسه المرهف ساعة وجوده في المكان ، وهنا يشترك الزمن بوصفه محدداً موضوعياً لانقلاب المكان 

تلاعب لحظات اللقاء والحرمان ببنية المكان ، فتغيره ، وبذا يتحول الأليف ذو السكينة وتحوله ؛ اذ ت

والهدوء الى سجن متى ما ضاقت الحياة فيه وتعكر صفوها ، وادرك الانسان أن هذا البيت لم يعد مستقرا 

ان بيتها في ولا مقاما ، ولربما فضل عليه خيمة في الصحراء. هكذا ترى ميسون بنت بجل الكلبية ، اذ 

 الصحراء / الخيمة / احب اليها من قصر معاوية ، تقول في ذلك : 

 (4لبيت تخفق الأرواح فيه ... أحب إلي من قصر منيف )

 ولبس عباءة وتقر عيني ... أحب إلي من لبس الشفوف

 وأكل كسيرة في كسر بيتي ... أحب إلي من أكل الرغيف

 ر الدفوفوأصوات الرياح بكل فج ... أحب إلي من نق



 

ISSN

 

 وكلب ينبح الطراق دوني ... أحب إلي من قط ألوف

 وبكر يتبع الأظعان صعب ... أحب إلي من بغل زفوف

 وخرق من بني عمي نحيف ... أحب إلي من علج عنوف

ان القصر الملكي الذي نقلت اليه ميسون لم يكن مكاناً اليفا ، ولامستوعبا لمناها وتطلعاتها في عيش      

ذ لاترغب به ، فانها تفضل عليه بيتاً في الصحراء تخفق فيه الارواح ، بمعنى ممتلئ رغيد ، وهي ا

بالحيوية والحركة ، وان كسرة خبز في ظهر بيتها هناك أفضل من أكل الرغيف في القصر ، هذا التحول 

وربما  في الأمكنة هو تحول في الرؤية ، اذ الالفة والأمان والدفء والحنان في الصحراء لافي القصر .

تحولت الطلول ، تلك الأمكنة الدارسة ، الأمكنة التي تركها أهلها وارتحلوا عنها ، تحولت الى كائن له قدرة 

 الاستجابة لتلفتات القلب ، يقول الشريف الرضي في ذلك : 

 (5ولقد مررت على ديارهم         وطلولها بيد البلى نهب )

 الركب فوقفت حتى ضج من لغب      نضوي وضج بعذلي

 وتلفتت عيني فمذ خفيت        عني الطلول تلفت القلب

كتب د. هلال الجهاد: )) إن الانسان بوصفه كائناً حياً موجوداً في الحركة وبها ، فالحركة تغيير شامل 

وجه صراعه مع الطبيعة ودفعه الى امكانات جديدة من  –الانسان  –ومستمر ذو تاثير مباشر على حياته 

في صراعه من أجل العيش المادي فقط  إن حركة الانسان على ضوء وجوده لاتنحصر( 6) ((اجل البقاء 

، انما يمكن ازاحة هذا التصور الى مديات أبعد من ذلك ، الا وهي حياته النفسية في مداها الابداعي ، فهو 

يبحث عن الحياة التي تعنيه ، وليصورها كيفما اراد وأحب ، من هنا فان الشريف الرضي عاش في نصه 

بيد البلى نهب ، وهي حركة مكانية  –المكان  –لمكان ، اذ مر به وهو المتقدم حركتين : الاولى حركة في ا

يحكم قوانينها الوجود الفيزيقي للمكان، وحركة معنوية نفسية ، اذ تحركت الأمكنة نفسها ) خفيت عني 

الطلول ( أي ابتعدت ، لينتقل هو بوساطة قلبه في تلفته نحوها ، انه يريد أن يغير مسار الحركة باتجاه 

ي تبعاً لهواجسه ، فالطلول الدارسة المنهوبة بيد البلى استطاعت أن تجعل القلب متلفتاً دون غيرها من عكس

 الأمكنة . 

إن المكان الشعري لايخضع لضوابط الطبيعة وتشكلات الواقع ، فهو متلون من حين لآخر، ومتحول       

يحتضن أسرار العشاق ونجواهم أمسى  بحسب رغبة الشعراء ، فالمنزل الذي كان بالأمس مأهولًا اليفاً

 خرباً ؛ لأن صاحبته فارقته . 

 يقول عمر بن ابي ربيعة :     

 (7ياطول ليلي وآب لي طربي       لما تذكرت منزل الخرب )

 منزل منه راح عنه معتمرا       ليلة ست خلون من رجب

 فهي لنا خلة نواصلها         من غير ما محرم ولا ريب

المنزل من كونه اليفاً / البيت/ الى خربة ، ليغدو التلقي فيما بعد مشدوداً الى معرفة أسباب هذا  هنا يتحول

التحول ، المنزل الذي تغنى به الشاعر وعده مكاناً للقاء ، ومحلًا للشوق وبث الحب ، كيف يمكن أن يتغير 

هذا التغيير وانقلاب بيت وصفه ويتبدل؟ الا أن الجواب موجود في ثنايا النص ؛ اذ يعزي عمر سبب 

يؤدي العمرة ، ولاينسى الشاعر في لحظة من لحظات راح معتمراً ، الحبيب خرابا الى خلوه منه ، اذ انه 

وبالفعل فـ)) لعل ابرز وظائف  ، الانفعال النفسي أن يؤرخ لهذا الغياب ، انه في ست خلون من رجب

وفي ضوء ذلك فان التبدل والتغيير هنا ( 8)اصة ((الشعر قدرته على تفسير الأشياء والأحداث بطريقة خ

 محكوم بضوابط يفقهها الشاعر أو قل المبدع ، وهي فيما بعد تصلح أن تكون أسباباً لهذ التغيير . 



 

ISSN

 

إن جمالية التحول في المكان عند عمر تتأتى من إنشائه االمكان المتغير على ضوء تبدلات الحالة النفسية    

اع التلقي بضرورة قبول هذا التغيير ، وإن كان التلقي قد رسخ مفاهيم الجمال في له ، وقدرته على اقن

القصد الاول ، الا أن صناعة المكان هنا هي وصفه على الطريقة الشاعرية لا الواقعية ، وهنا يكمن سر 

 جمال التحول .

  الاليف معادياَ : -1

الشاعر ، اذ يختلط  لديه الواقعي بالمتخيل فيعامله لاشك في أن الشاعر قد يرى ما لايراه الإنسان غير      

معاملة الواقع ، وهو يرى فيما بعد عالمه الخاص ، فيؤثثه كيفما له أن يؤثثه مادام عالمه هو ، ويستطيع 

البحث هنا أن يستعير قول ياسين النصير في تشكيل المكان بوصفه كياناً اجتماعياً ، اذ يراه بأنه)) الكيان 

الذي يحتوي على  خلاصة التفاعل ، بين الانسان ومجتمعه ؛ ولذا شأنه شأن اي نتاج اجتماعي الإجتماعي 

( خلاصة التفاعل هذه هي التي تمنح المكان قيمته النفسية ، 9يحمل جزءاً من اخلاقية وافكار* ساكنيه (()

 فتجعله اليفاً أو معادياً ، بل تصيره معادياً وقد يكون اليفا . 

 ر :                                     )الطويل(يقول عم      

 (01أمن ال نعمٍ أنت غادٍ فمبكرُ         غداة غدٍ أم رائح فمهجر )

 بحاجة نفس لم تقل في جوابها      فتبلغ عذرا والمقالة اعذر

 تهيم الى نعم فلا الشمل جامع      ولا الحبل موصول ولا القلب مقصر

 : الى ان يقول

 نعما لم يزل ذو قرابة        لها كلما لاقيتها يتنمراذا زرت 

 عزيز عليه ان الم ببيتها      يُسِر لي الشحناء والبغض مظهر  

 ( البيها بالسلام فانه             يشهر المامي بها وينكر00الكني )         

اهد الغداة في سفره لها ، وهو يشي النص في عتباته الأوَل بقصدية الشاعر في إنجاز زيارة حبيبته ، إذ يتع 

بين سؤال وجواب لنفسه في امكانية وصوله لها ، وما يلبث النص بعد عتبته أن يفصح عن معاناة الشاعر 

في الوصول الى دار حبيبته ، التي يفترض أن اتكون داراً اليفة وهي تجمعهما تحت غرض الحب والشوق 

جمالية القصد وبث روح المغامرة عليه ، فانه يشعر التلقي  ، تلك المعاناة التي قصد النص تبيانها لإظهار

بأن أقارب نعم كان يترصده ما أن يلاقي نعم أو يحاول زيارتها ، وهي مقدمة فنية جمالية من الشاعر لرفع 

كفاءة النص وعده حاملًا لأهداف الفكرة ومخاطرها ، فأقاربها عزيز عليه أن يلم الشاعر ببيت قريبته ، وقد 

شحناءه عليه في سره ، وأظهر كرهه له ، وهو ينكر عليه ما إن يبعث برسالة سلام لها ، هنا يبدو أخفى 

بيت الحبيبة محاطاً بالخطر ، وأن الأعداء يترصدون قدوم المحب الشاعر . ويتلون المكان الأليف معاديا 

 في تتمة قوله : 

 (01انور )فلما فقدت الصوت منهم واطفئت        مصابيح شبت بالعشاء و

 وغاب قمير كنت اهوى غيوبه         وروّح رعيان ونوّم سمّر

 ( وشخصي خشية الحي ازور01وخفّض عني الصوت اقبلت مشي الـ   حباب )

 فحييت اذ فاجأتها فتولهت          وكادت بمخفوض التحية تجهر

 وقالت وعضت بالبنان فضحتني    وانت امرؤ ميسور امرك اعسر

 ليك الم تخف        وفيت وحولي من عدوك حضراريتك اذ هنا ع

هكذا يدخل الشاعر في صلب المكان المعادي ، اذ ينتظر حتى فقد الصوت منهم ، وهي كناية عن خلود 

القوم للنوم ، واطفئت الانوار ، وغاب القمر ، وروح الرعاة ونام السمار ، اذن هي ساعة متأخرة من الليل 



 

ISSN

 

ه ، وإعطائه درجة الخوف الشديد والحذر ، وفي كل هذا الحذر فانه يزحف ، ينجز فيها النص تأثيث مكان

اليها كزحف الحية على الأرض الملساء ، مائلا متسترا، هنا إذ )) يقدم المكان حلا للمبدع حين يريد 

( على أن عمر هنا كان قد 11الهروب أو حين يعمد الى عالم غريب .... وهنا يتحول المكان الى رمز (()

المتلقي لنصه الى عالم من المجازفة والخوف والترقب ، كل هذا والمكان بيت الحبيبة ، وليس ساحة اخذ 

 معركة أو عرين أسد ، في إشارة الى هذا التحول في المتخيل والمبني على جمالية التغيير . 

 ويقول في مكان آخر : 

 (05) فجئت أمشي ولم يغفُ الأولى سمروا        وصاحبي هندواني به اثر

 (             الا سواد وراء البيت يستتر06فلم يرعها وقد نضت مجاسدها )

 فلطّمت وجهها واستنبهت معها            بيضاء انسة من شانها الخفر

 ما باله حين يأتي اخت منزلنا            وقد رأى كثرة الاعداء قد حضروا

 وحين ساقه القدرلشقوة من شقائي اخت غفلتنا           وشؤم جدي 

الصورة الشعرية التي رسمها عمر تتجه باتجاه صورة المشهد ، اذ تتحرك عناصر الصورة في إطار 

درامي يلبس عليه الشاعر صورة التحدي والجسارة وهو يقتحم الحي ، وقد أحس أن بعض السمار لم 

وخلاصة جهده ، إمرأة خلعت يناموا بعد وسيفه بيده ، في ظل هكذا مشهد يقدم عمر لمشهد آخر هو غايته 

ملابسها وهي تتهيأ للنوم في بيتها ومخدعها ، وقد راعها ولم يرعه هو بوصفه المتسلل هذا الذي يستتر 

وراء الستر . إن اخفاء الشخصية هنا خلف الستر هي محاولة لإخفاء الحدث الأكبر ) لقاء الحبيبة ( هذا 

التلقي ، وقد لطمت المرأة وجهها  واستيقظت من معها وقد الاخفاء جزء من آليات عمر وتقنياته لمفاجأة 

 أعلمته أن أعدائه حاضرون . 

تتجلى جمالية التحول هنا في قصدية الاختفاء ووعي الذات المتخفي في كونه يقدم على أمر جلل       

أم شخصا  تتكرس في وعي الآخر سواء أكان الآخر مكاناً –الجمالية  –بحسب المفهوم العربي ، كما انها 

( هكذا يتحد وعي 11. كتب باختين يقول:  ))انني أحقق وعيي الذاتي عبر كشف ذاتي للآخر وبمعونته(( )

عمر الذاتي مع الاخر المتحول في لحظة اندماج تام وهو يقتحم عالمه الجمالي عبر تسلق نسق القيم العربي 

 مرة ، والتضحية بالنفس أخرى . 

لشعري كان قد عرف مثل هذا الاندماج والتماهي عبر وعي الآخر في ذاته لعل البيان العربي ا       

 والإنصهار معه ، يقول عنترة بن شداد : 

 (08ولقد ذكرتك والرماح نواهل       مني وبيض الهند تقطر من دمي )

 فوددت تقبيل السيوف لانها     لمعت كبارق ثغرك المتبــــــــــــــــــسم         

ص عنترة يمكن أن يلاحظ بوضوح إندكاك الشاعر مع الآخر في جزء من صورته ) اسنانها في ن      

التي اشبهت لمعان السيف( وهو خروج تام عن مكان الحدث الرئيس ) المعركة ( الى عالم حبيبته ، العالم 

 الذي اثثه عنترة عبر وعي ذات الاخر والانصهار فيه . 

 ت مكان الإلفة الى مكان معاد : ويقول عمر في مكان آخر محولا البي 

 (01اشكو الى بكر وقد جزعت بها         بغلاتها خوص النواصف ترفع )

 قالوا بمر اليوم ثم مبيتهم              ضحيان او عسفان ان هم اسرعوا

 حتى اذا حسروا بصارع كلها         وبدا لهم منها طريق مهيع

 عند العشاء مخاطرا          حذر الانيس وليس شيء يسمع فاتيتهم

 اقبلت اخفي مشيتي متقنعا         واخو الخفاء اذا مشى يتقنع



 

ISSN

 

 فاتيت حين تضجعوا بعد الونا    من سيرهم او قبل ان يتضجعوا

 فاذا ثلاث بينهن عقيلة        مثل الغمامة نشرها يتضوع

بيتها ، وقد دخل عليها في حذر من أهلها ، وهنا يبرز عمر التخفي  يرسم عمر هنا صورة المرأة العقيلة في

واضحا ، بل ويبرر لذلك التخفي ، من أن أخاً لها هو في  الخفاء يتقنع ايضا ، هذا التقنع هو تحويل في 

مسار اللقاء الحميمي في مكان الالفة ، اذ يجتمع الأحباب فيه ، وهنا لابد من القول:  إن المكان الأليف 

لايمكن قصره على البيت ، بل أين ماحل الأمان ولو كان خيمة ؛ لذا لم يظهر في النص هندسة البيت ، الا 

من فهم الصورة الكلية من أن المقصود من المكان هنا خيمة ، اذ يتابع عمر سيرهم في حلهم وترحالهم ، 

زء من اسباغ جمالية على وفي الارتحال لاشك في أن المكان خيمة . إن اخفاء وصف المكان هنا هو ج

 النص ؛ لان التلقي سيكون مشغولا بهندسة المكان وتصوره . 

 الأليف موحشا :  -2

ينتظم الموحش في المنظومة المعجمية بأنه غير المحبب الى النفس ، فالموحش )) والوحشة :        

الاليف ، أي المكان الخالي ( فيما نراه في المفهوم الإصطلاحي انه ضد 22الأرض القفر المستوحشة ..(()

 او الذي لاترغب به النفس . 

وقد بدا للعربي الابتعاد عن المكان الموحش ؛ لأنه لا يأنس به ، وذكره كثيرا في قصائده بوصفه مكاناً 

تهرب النفس منه ، وتشمئز ؛ لأن عماد العيش هو الانسان وما يتشكل من قيم اجتماعية فيه . وتزخر 

 لقديمة بهذا اللون من الذكرى للدار ، يقول لبيد في معلقته: المدونة الشعرية ا

 (10عفت الديار محلها فمقامها           بمنى تابد غولها فرجامها )        

 فمدافع الريان عري رسمها          خلقا كما ضمن الوحي سلامها

وللوقوف كثيراً على قيمها  هذا التأوه على الدار وهي متحولة من جنان ورياض الى التصحر يدعو للأسف

الجمالية الانسانية ، اذ ينشد الانسان الى المكان في علاقته . يقول يوري لوتمان : )) إن نماذج العالم 

الاجتماعية والدينية والسياسية والاخلاقية العامة التي ساعدت الانسان على مر تاريخه الروحي على 

 (.22نطوي دوما على سمات مكانية (( )اضفاء معنى على الحياة التي تحيط به ... ت

اذا كان للمكان من تأثير على الإنسان بوصفه شاغلًا له ومنفعلًا بوجوده ، فانه على الشعراء أكثر تاثيراً    

، اذ يعيش الشاعر بإحاسيس أكثر من غيره ، لينفعل فيما بعد بالمكان وأبعاده ، من هنا نرى شاعرنا تذهب 

 الذي كان يوماً ما قصرا مشيداً ، كيف أضحى موحشا . نفسه حسرات على المكان

 يقول في ذلك :   

 (11ماعلى الرسم بالبليين لو بيـــــــــــــــــــــــــــــــن رجع التسليم او لو اجابا )

 فالى قصر ذي العشيرة فالصا       لف امسى من الانيس يبابا

 ن فيه القباباموحشا بعدما راه انيسا            من اناس يبنو

 اصبح الربع قد تغير منهم            واجالت به الرياح الترابا

 فتعفى من الرباب فامسى        القلب في اثرها عميدا مصابا

ينتظم المكان هنا بوصفه منطقة استرجاع لصور الماضي وأُنسه ، فبعد أن كان المكان مشيداً بالقباب       

أمسى اليوم موحشا، هكذا هو المكان بين سلطتين :  الماضي والحاضر، واذا كان الدهر قد عفى رسوم 

 لمكان وتحوله .الدار وقصرها ، فانه ايضا عفى من الرباب ، الحبيبة التي ارتحلت برحيل ا

 ويقول في مكان اخر : 

 (14امن رسم دار دمعك المترقرق       سقاها وما استنطاق ملا ينطق )



 

ISSN

 

 بحيث التقى جمع واقصى محشر    معالمه كادت على العهد تخلق

 ذكرت به من قد مضى وتذكر ال   حبيب ورسم الدار مما يشوق

 الخميلة مونقليالي من دهر اذ الحي جيرة        واذ هو ماهول 

 مقاما لنا ذات العشاء ومجلسا      به لم يكدرنا عليه معوق

لا يكتفي عمر من سرد الذكرى واسترجاعها ، بل انه يذرف الدموع على تلك الآثار الموحشة التي كانت    

يوما دار الفة ولقاء . إن جمالية التحول هنا تبدو في الاسترجاع ، وكيف يمكن للوصف أن يتنقل بين 

داخل بناء المكان نفسه وما  مشهدين في وعي الشاعر وذاتيته، مشهد الوجود المكاني مؤثثا بوجود الحبيبة

 يحيط به من زروع ، ومكان الأثر الموحش الذي يقلق الشاعر ويحزنه الى درجة البكاء.

لقد كان الشاعر العربي يقول الشعر ليحقق لذاته خلاصها من انويتها   ((يقول الدكتور هلال الجهاد    

( وهو بالضبط ماحدا بعمر 22ضاء الدهر(( )الضيقة المنعزلة عن الآخر الذي يعيش كينونته المحالة الى ف

 الى أن يذرف دمعه لفرط وحشة المكان وغربته. 

 في مكان آخر يقول عمر : 

 (16حي المنازل قد تركن خرابا      بين الجرير وبين ركن كسابا )

 بالثني من ملكان غير رسمها   مر السحاب المعقبات سحابا

 شيهه العيون كتاباوذيول معصفة الرياح فرسمها      خلق ت

 كست الرياح جديدها من تربها      دفقا فاصبحت العراص يبابا

 ولقد اراها مرة ماهولة         حسنا نبات محلها معشابا

هذه المرة يتجلد عمر ليحيي المكان ، بل ويأمر الآخرين أن يحيوه ، تلك المنازل التي تركت خرابا ، وقد 

بوساطة السحاب ، والرياح ، تلك الدار التي كانت مأوى لعمر أو غير رسمها المطر وهو يحمل اليها 

لحبيبته ، أمست اليوم خراباً بفعل التحول ، تحول المكان الفيزيقي ، وتحول المنظر والذكرى ، هنا يلح 

عمر على الاسترجاع والذكرى في تأثيث صور مكانه ، اذ يعمد دائما الى تذكير التلقي بأن المكان هنا 

الآخر ، الآخر الزمان ، الآخر الخراب ، المهم في الأمر ليس تحت سلطته، لكنه يذكر أنه يوما  تحت سلطة

كان قد رآها مأهولة ، وقد أعشوشب نباتها ، وعمر بذلك يريد أن يوصل رسالته الينا عبر اللغة بأن المكان 

ة مكان النص تصبح نموذجاً الذي يسعى لتأسيسه هو العالم في وعيه الشعري ، لذا )) يمكن القول: إن بني

( وكيف كان فإن الشاعر هنا يحاول ارسال رسالة في التحول وجمالياته ، فليس 21لبنية مكان العالم (( )

المكان خرباً فحسب ، هكذا بتقرير المكان الحالي وانما خرب وإعادة انتاج المكان ضمن شبكة من 

 العلاقات الثقافية التي رافقت المكان وذاكرته . 

 قال ايضا : و

 (18امست كراع الغميم موحشة      بعد الذي قد خلا من الحقب )

 ان تمس وحشا فقد شهدت بها    حورا حسانا في موكب عجب

إن كراع الغميم / المكان / هنا تخضع لضوابط الطبيعة وتقلباتها ، سواء في حوارها مع المكان بوصفه 

كل رؤاه في العالم ، فان ما خلا من الحقب والسنين كان قد بنية مشيدة ام في حوارها مع عالم المكان وتش

غير منظرها وكساها بغير كسوتها الاولى ، فهي موحشة لتبدل اوضاعها وتغيرها ، واذا كان اليوم يسكنها 

الوحش ، وهي اشارة مرجعية للعنصر المعجمي للغة في الوحشة والموحش والوحوش وغيرها ، فان 

الحسان ، هذه الثنائية في محل الاسترجاع والذكرى والتقابل اللوني الفني هو من بالأمس كانت تسير فيها 

 شكل جمالية التحول وتبدله . 



 

ISSN

 

 

 الخاتمة 

 يمكن رصد النتائج التي توصل اليها البحث بمايأتي: 

ان قابلية توصيف المكان في كونه اليفاً او معاديا انما تنطلق من شعور نفسي بالدرجة الاولى من  •

ن الغاء الواقع الفعلي في الامن او المعاداة ، يتضح ذلك في هواجس المبدع وشعوره بالخوف الفني او دو

 الامن ويتفاعل مع المحيط . 

ليس هناك من توصيف قار للمكان فيما اذا اخذ بنظر الاعتبار حركة الانسان واندفاعه الى اكثر  •

قت الذي يكون المكان اليفا فيه يمكن له ان يكون من مكان وهو يسجل مشاهداته وتفاعله معه ، ففي الو

 معاديا فيما اذا تبدلت الظروف وشعر الانسان انه في واقع اخر غير ماشعر به . 

تسهم حركة الانسان عموما والمبدع على وجه الخصوص في تحولات المكان ، اذ ان الطابع  •

 روف المحيطة بالمكان .النفسي والاجتماعي يغيران من توصيف النمط متى ماتغيرت الظ

تدخل الذاكرة واسترجاعها في تحولات المكان ، اذ تسجل التغييرات التي طرأت عليه بوصفها  •

متغيرات تشكل الصفة الجديدة له ، وهذا غالبا مايتم من الحوادث الطارئة عليه ، ومثال ذلك الطلل الذي 

 توقف عنده شاعرنا كثيرا . 

ليف او المعادي او الموحش لا تنحصر في الحيز الجغرافي الذي ان تنميط المكان ووصفه بالأ •

يعنيه الشاعر في نصه فحسب ، انما يمكن ان نقول : ان تخيل مكان ما او رسمه وتوصيفه بوصف معين 

 انما هو رسم للعالم ، وهي محاولة ابداء وجهة نظر في اسلوب جمالي عن العالم .

 الهوامش

 31باشلار :   ( جماليات المكان ، غاستون1)

  33( المصدر نفسه : 2)

  02( جماليات المكان ، جماعة من الباحثين ، يوري لوتمان : 3)

 223: 2حياة الحيوان الكبرى ، كمال الدين محمد موسى الدميري،  (1)

 112: 1(  ديوان الشريف الرضي ،2)

  19العربي ،د.هلال الجهاد : ( فلسفة الشعر الجاهلي ، دراسة تحليلية في حركة الوعي الشعري 0)

 12(  الديوان : 1) 

( انماط الصورة في والدلالة النفسية في الشعر العربي الحديث في اليمن ، الدكتور خالد علي حسن 3)

 233الغزالي :

كذا ورد في نص النصير ، والصواب ، ) يحمل جزءا من اخلاقية ساكنيه وافكاره ( اذ لايجوز تعدد  *  

 المضاف

 10الرواية والمكان ، ياسين النصير ،: ( 9)

 123 – 122( الديوان : 12)

 122( :  3( الامر من الك ، اي ابلغ الالوكة او  وحملها ، والالوكة تعني الرسالة )الديوان هامش 11)

 122( الديوان  : 12)

 122( : 21( الحباب : الحية ) الديوان هامش 13)

 21بد الصبور ، مدحت النجار : ( جماليات المكان في مسرح صلاح ع11)

 130( الديوان : 12)



 

ISSN

 

 (130الديوان :  11( المجاسد : جمع مجسد وهو القميص الذي يلي الجسد ) هامش 10)

 122( المبدأ الحواري ، تودوروف :11)

 120ديوان عنترة بن شداد:  ( 13)

 213 – 211( الديوان : 19)

 1213( المعجم الوسيط،  مجموعة مؤلفين:  22)

  103( ديوان لبيد بن ربيعة العامري :21)

 09( جماليات المكان ، مجموعة باحثين : 22)

 20( الديوان : 23)

 219 – 213( الديوان : 21)

 112( جماليات الشعر العربي ، دراسة في فلسفة الجمال في الوعي الشعري الجاهلي،  هلال جهاد: 22)

 02( الديوان : 20)

 03وعة باحثين : ( جمالية المكان ، مجم21)

 32( الديوان :23)

 

 المصادر

انماط الصورة في والدلالة النفسية في الشعر العربي الحديث في اليمن ، الدكتور خالد علي حسن  *    

 2211، لسنة  2،ع  21الغزالي مجلة جامعة دمشق ، مج 

، 1الجاهلي،  هلال جهاد، طجماليات الشعر العربي ، دراسة في فلسفة الجمال في الوعي الشعري  *     

 2221مركز دراسات الوحدة العربية، 

 المؤسسة الجامعة للدراسات والنشر 2جماليات المكان ، غاستون باشلار ترجمة غالب هلسا، ط ،

 1931والتوزيع بيروت،

  جماليات المكان ، جماعة من الباحثين ، يوري لوتمان ، بلا 

 مدحت النجار ضمن كتاب جماليات المكان ،  جماليات المكان في مسرح صلاح عبد الصبور ،

 جماعة من الباحثين

  حياة الحيوان الكبرى ، كمال الدين محمد موسى الدميري تهذيب وتعليق  اسعد، طلاس للدراسات

 الفارس  1992دمشق ، ط  –والترجمة والنشر ،سوريا 

  نان ، ط بلا ،لب –ديوان الشريف الرضي ، منشورات مؤسسة الاعلمي للمطبوعات ، بيروت 

 المطبعة الوطنية، بيروت، 1ديوان عمر بن ابي ربيعة، وقف على تصحيحه بشير يموت، ط ،

1931 

 دار المعرفة بيروت لبنان، 2ديوان عنترة بن شداد، اعتنى به وشرحه، حمدو طماس، ط  ،

2221 

  بيروت ، سنة الطبع بلا –ديوان لبيد بن ربيعة العامري ، دار صادر 

 1930ان ، ياسين النصير ، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد ، الرواية والمك 

  فلسفة الشعر الجاهلي ، دراسة تحليلية في حركة الوعي الشعري العربي، د. هلال الجهاد ، دار

 2221، سنة  1سوريا ، ط  –المدى للنشر 



 

ISSN

 

 ح ، دار المبدأ الحواري ، تودوروف ، دراسة في فكر ميخائيل باختين ، ترجمة فخري صال

 1992بغداد ،  –الشؤون الثقافية 

 مكتبة الشروق الدولية، الادارة 1المعجم الوسيط،  مجموعة مؤلفين، مجمع اللغة العربية، ط  ،

 2221العامة للمعجمات واحياء التراث،

 


